Synesios im Gliick der lindlichen Einsamkeit
Von Joseph Vogt, Tiibingen
Harald Fuchs zum 70. Geburtstag

Wenn wir in das personliche Erleben des Synesios, des Edelmanns und Dichters,
des Neuplatonikers und des christlichen Bischofs, tieferen Einblick haben, so
danken wir dies vor allem seinen Briefen. Einer vornehmen Tradition folgend, hat
Synesios, wo immer er sich aufhielt, iiber Linder und Meere hinweg mit seinen
Freunden vertrauensvolle Aussprache gefiihrt. Diese Korrespondenz war in ihrem
Stil nicht so streng an die Vorschriften der Rhetorik gebunden; ihr Reiz bestand
darin, dass sie die Erlebnisse und Betrachtungen des Tages in die hohe Welt der
Dichtung und Philosophie hinaufhob. So erfahren wir, wie Synesios beim Studium
der Philosophie durch die verehrte Meisterin Hypatia den Zugang zum géttlichen
Geist gewann; wir folgen thm bei seiner diplomatischen Tétigkeit in der Haupt-
stadt Konstantinopel und stehen ihm zur Seite auch auf der stiirmischen Seefahrt
von Alexandria nach Kyrene; die Bedenken, die er bei seiner Wahl zum Bischof
zu iiberwinden hatte, lernen wir ebenso kennen wie die Krisis, in die er dann als
Bischof durch den Zusammenstoss mit dem hohen Beamten Andronikos geriet?.
Doch gab es in diesem bewegten Leben auch einige ruhige Jahre. Nach der Heim-
kehr aus Konstantinopel (um 402) lebte Synesios auf einem Landgut nahe der
Siidgrenze der Kyrenaika, Bauern und Hirten bildeten seine tdgliche Umgebung,
die Wiistenstdimme hielten sich noch fern, der Landsitz des Gutsherrn war
noch nicht zum Kastell geworden. Wie er dieses Leben empfand, das wollen
wir aus drei Briefen vernehmen, die im folgenden iibersetzt und kurz erldu-
tert werden. Es klingt recht verschieden, was er dem Bruder kurz und biin-
dig darlegt, was er Pylaimenes, dem Literaten in Konstantinopel, vor Augen
stellt, und was er dem Herzensfreund Olympios in Syrien als Landschaftsbild
ausmalt. Und doch stimmen diese drei Briefe darin iiberein, dass sie den
Landedelmann gliicklich in der Natur und erhaben in der philosophischen Be-
sinnung zeigen.

1 Ausgabe der Briefe von R. Hercher, Epistolographi Graeci (Neudruck Amsterdam 1965)
638-739 ; franzosische Ubersetzung von H. Druon, Buvres de Synésius (Paris 1878) 426-582,
englische Ubersetzung von A. Fitzgerald, The Letters of Synesius of Cyrene (Oxford 1926)
77-266. — Fiir meine bis jetzt erschienenen Ubersetzungen verweise ich auf: Adel und Kirche.
Gerd Tellenbach zum 65. Geburtstag, hrsg. von J. Fleckenstein und K. Schmid (Freiburg/
Basel/Wien 1968) 15ff. (Ep. 57 und 58); Das Altertum und jedes neue Gute. Fiir Wolfgang
Schadewaldt zum 15. Miarz 1970 (Stuttgart/Berlin/Koln/Mainz 1970) 265ff. (An Paionios
tiber das Geschenk); Kyriakon. Festschrift fiir Johannes Quasten I (Miinster 1970) 400ff.
(Ep. 4).




®

Synesios im Gliick der lindlichen Einsamkeit 99

Ep. 114. An den Bruder

Da wunderst du dich in deinem ausgedérrten Wohnsitz Phykus, wenn du steif
wirst und dir das Blut verdirbst ? Umgekehrt miisste man sich wundern, wenn der
Kérper die Hitze dort iibersteht. Aber es liegt bei dir, zu uns zu kommen und mit
Gottes Hilfe Besserung zu finden, befreit von der durch Sumpf und Dampf ver-
dorbenen Luft, befreit von dem salzigen, lauen, ewig stockenden Wasser, das man
geradezu tot nennen konnte. Was ist das schon fiir ein Vergniigen, sich auf den
Sand am Ufer niederzulassen — die einzige Erholung, die euch bleibt! Denn wohin
wollt ihr euch sonst wenden ?

Hier dagegen kannst du den Schatten eines Baumes suchen, und wenn du genug
hast, kannst du von Baum zu Baum iibergehen und von Hain zu Hain; hier kannst
du einen vorbeifliessenden Bach durchschreiten. Wie siiss ist der Westwind,
wenn er leise die Zweige bewegt! Mannigfaltig sind die Gesinge der Vogel, die
Farben der Blumen, die Striaucher der Wiese, hier Werke der Landwirtschaft, dort
Geschenke der Natur: alles wohlriechende Spenden einer gesunden Erde. Die
Grotte der Nymphen? will ich nicht besingen, dazu bediirfte es eines Theokrit.
Und es gibt noch einiges mehr als dies!

Mit dem Bruder Euoptios war Synesios, wie die zahlreichen Briefe zeigen, immer
vertrauensvoll verbunden. In diesen Jahren war ihm Euoptios mit seinem Wohn-
sitz in Phykus, dem Hafenplatz von Kyrene, der rdumlich néchste von allen Ver-
wandten und Freunden. Freilich, er war kein Philosoph, und es sollte sich bald
zeigen, dass er im Kampf gegen die Wiistenstdémme kein Held war. So ist es wohl
zu verstehen, dass Synesios die an den Bruder gerichtete Einladung, zu ihm aufs
Land zu kommen, mit sehr praktischen Argumenten begriindet: die stickige Luft
am Strand dieses «toten Meeres» ist ungesund, hier in der reinen Natur sollst du
Besserung finden! Allerdings wird die knappe Zeichnung der erholsamen Land-
schaft ganz durch Reminiszenzen an das hellenistische Ideal des lindlichen Lebens
und an die schénen Motive der bukolischen Dichtung bestimmt3. Schattige Baume,
Haine mit Béichen, Viogel und Blumen, summende Bienen, Grotte der Nymphen —
wenn dies alles angedeutet ist, darf schliesslich der Name des Theokrit nicht fehlen.,
Synesios beruft sich auf den Dichter, wo er doch einen érztlichen Ratgeber fiir
die Suche nach einem gesunden Klima hitte nennen sollen?.

3 Theokrit, Idyll. 7, 136.

* Vgl. W. Schmid, Art. Bukolik, RAC 2, 786f.; Bernert, Art. Naturgefiihl, RE 16, 184ff.

* Etwa die bekannte, im Corpus Hippocraticum iiberlieferte Schrift ITegl dépwr, vddTaww,
Ténww, die allgemein iiber die Wirkung der Umweltfaktoren auf die Gesundheit der Menschen
handelt und ausdriicklich die Schiden der unreinen Luft, der Siimpfe und stehenden Ge-
wiisser hervorhebt. Vgl. Hippokrates, Schriften, iibersetzt und hrsg. von H. Diller, Rowohlts
Klassiker 108/109 (1962) 99ff.




100 Joseph Vogt

Ep. 101. An Pylaimenes

Ein Phykusier — der Stapelplatz von Kyrene heisst Phykus — brachte mir einen
mit deinem Namen versehenen Brief. Ich las ihn mit Freude und zugleich mit
Bewunderung: mit Freude wegen deiner seelischen Verfassung, mit Bewunderung
wegen der Schonheit der Sprache. Und sogleich berief ich dir zu Ehren eine Ver-
sammlung der Hellenen in Libyen, indem ich alle einlud, zum Anhdren eines
bedeutenden Briefes zu kommen. Und nun wird in unseren Stédten Pylaimenes,
der Schopfer des wunderbaren Briefes, viel genannt. Nur dies eine erschien selt-
sam und befremdete auch die Versammlung: dass du meine Schrift iiber die Jagd
verlangtest, als ob sie etwas Wichtiges enthielte. Das machte den Eindruck, als
wolltest du mich necken und seiest voll von Ironie. Denn sie hielten es fiir un-
moglich, dass derjenige, der in ihrem Kreis als recht bescheidener Sprecher gilt,
ein literarisches Spiel herausbringen konne, das dein Interesse verdiente. Doch
es gelang mir, dich vom Verdacht der Ironie frei zu machen; ich zeigte ihnen, dass
du bei allen anderen Vorziigen ganz besonders héflich und im Lob freigebig seiest:
du habest also deine Bitte nicht zum Gesp6tt gedussert, sondern damit ich, durch
das Zeugnis eines solchen Ko6nners geehrt, mich freuen kénnte. Schreibe also, so-
oft es geht, und gib den Kyrendern ein sprachliches Festmahl. Es kann fiir sie
keine willkommenere Lesung geben als einen Brief von Pylaimenes; so sehr stehen
sie noch unter dem Eindruck des Probestiicks. Du wirst ja recht viele finden, die
hierher reisen, und wenn es an andern fehlen sollte, dann wenigstens diejenigen,
die bei uns die kleine und die grosse Prifektur und die Prifektur in Agypten an-
treten werden, und diese kann man ja, wenn sie auf Reisen gehen, wegen des Ge-
folges der Glaubiger wohl nicht iibersehen.

Weil dich mein Leben interessiert, so wisse, mein Bester, dass ich der Philo-
sophie lebe und dabei die Einsamkeit als grosste Gehilfin habe, von den Menschen
aber niemanden. Nie habe ich in Libyen etwas gehort, das philosophisch geklungen
hétte, ausser dem Echo meiner Rede. Aber wie man sagt: diene dem Sparta, das
dir zugefallen ist! Ich glaube, mein Geschick anzuerkennen und zu ehren, wenn
ich dies als Kampfpreis und Priifstein des Lebens betrachte, die Philosophie auch
in ihrem Ungliick nicht zu verlassen. Wenn da kein anderer mir beisteht, dann ist
mein Zeuge doch Gott selbst, dessen Samen als Geist zu den Menschen kommt. Ich
glaube, dass auch die Sterne immer gniddig auf mich schauen, wenn sie in der
ganzen Weite nur einen einzigen sehen, der sie mit Einsicht betrachtet.

Bitte also fiir uns, dass wir in diesem Zustand verbleiben, und was dich betrifft,
dass es dir vergonnt sei, den unseligen Markt zu verlassen. Welch schlechten Ge-
brauch machst du da von deiner Anlage! Vor allem lege ich dir nahe, auch wenn
die dusseren Dinge gedeihen, den Blick nach innen zu wenden. Denn gegen den
Wohlstand das Gliicklichsein einzutauschen, das heisst Gold fiir Erz empfangen.
Ich freue mich, wenn man mich verlacht, weil ich unter vielen der einzige Privat-
mann bin, wihrend die Verwandten nach Amtern streben. Denn ich ziehe es vor,




Synesios im Gliick der lindlichen Einsamkeit 101

dass die Seele ein Gefolge von Tugenden habe, als dass der Leib ein Gefolge von
Soldaten, da der gegenwirtige Zustand einen Philosophen als Verwalter des Staa-
tes nicht mehr zuldsst. Wenn es dir aber auch auf dem Markt nicht gut geht (dass
dies der Fall wire, nehme ich nicht an; aber ich habe dir auch noch nie iibel zu-
getraut, du konntest dich verleugnen und dich den Renommierten unter den
Notaren anpassen, von Rhetoren gar nicht zu sprechen. Anders aber kann man
auf euren Mirkten nicht reich werden, wenn man nicht alles gottliche und mensch-
liche Recht vermengt und aus einem freien Menschen ein Schurke wird), wenn du
also nicht einmal reich bist, dann wende dich erst recht der Philosophie zu. Und
wenn du einen Mann findest, der sich ganz der Philosophie hingibt (es wire riihm-
lich, auf der Suche nach ihm ganz Hellas und die Barbarenwelt zu durchwandern),
dann lass auch uns an diesem Gliicksfund teilnehmen. Wenn du aber wie bei einer
Teuerung glaubst, dass auch wir dir geniigen kénnen, dann komm und nimm teil
an uns und an allem Unsrigen, ganz zu gleichem Recht, wie es in Sparta geschrieben
steht. '

Griisse vielmals von mir den ehrwiirdigen Markianos. Wenn ich im Anschluss
an Aristeides von ihm sagte, er sei als Abbild des Hermes, des Gottes der Bered-
samkeit, unter die Menschen gekommen, wiirde ich ihm nicht gerecht werden,
denn er ist mehr als ein Abbild. Einen Brief direkt an ihn zu richten, hatte ich
vor, unterliess es dann aber aus Furcht, von den Alleskénnern, die jede Silbe ver-
feinern wollen, zur Rechenschaft gezogen zu werden. Denn es ist kein kleines
Risiko, wenn im Panhellenion der Brief verlesen wird. So nenne ich den Ort, an
dem ich oft tiefe Sorgen empfand, wenn von allen Seiten die beriihmten Ménner
zusammenkamen, um die ehrwiirdige Stimme des Alten zu hdren, wenn sie alte
und neue Geschichten erzdhlte. Auch meinem Freund Eucharistos sage gute
Wiinsche und allen, die du fiir wiirdig héltst.

Die Freundschaft mit Pylaimenes, der als Anwalt in Konstantinopel titig war,
geht auf die Zeit zuriick, die Synesios in der Reichshauptstadt verbracht hat.
Pylaimenes war sehr geschiftskundig und tat dem vornehmen Freund aus Kyrene
manchen Dienst®. Zugleich aber war er ein gewiegter Rhetor, der auch im Stil
seiner Briefe die hchsten Anforderungen erfiillte. Auch aus diesem Grund heisst
es: «Schreibe, sooft es geht», und wird fiir den brieflichen Verkehr auf die Schiffs-
verbindung von Konstantinopel nach Kyrene hingewiesen, zumal auf die in die
Provinz kommenden kaiserlichen Beamten. Literarisch interessiert, wie er war,
hat Pylaimenes den Synesios nach seiner Schrift iiber die Jagd (Kynegetikai) be-
fragt, und dieser versteht es, in etwas gezierter Weise aus dieser Frage ein hohes
Lob zu gewinnen. Dies um so mehr, als Synesios den Brief nicht als eine vertrau-
liche Mitteilung des Freundes fiir sich bewahrt, ihn vielmehr als sprachliches
Glanzstiick im Kreis der Freunde, sozusagen im Club der Hellenen Libyens, vor-

5 Ch. Lacombrade, Synésios de Cyréne, Helléne et chrétien (Paris 1951) 129ff.

7 Museum Helveticum




102 Joseph Vogt

getragen hat. Auf solche Weise erhielt die Epistolographie ein grosses Publikum.
Fiir Konner wie Pylaimenes ist dies ein Ansporn zum Schreiben; auch Synesios
wird bei seiner Antwort an eine solche Moglichkeit der Publikation gedacht haben.
Freilich sagt er gegen Ende des Briefes, dass er dem ehrwiirdigen Markianos, der
im panhellenischen Club in Konstantinopel die Rolle eines Nestor spielte, eben
deshalb nicht habe schreiben wollen, um nicht einem so hohen Gericht gelehrter
Kritiker anheimzufallen.

In diesem fiir den Literaten Pylaimenes wohlausgedachten Rahmen hat Synesios
das philosophische Bekenntnis gefasst, das die Mitte des Briefes ausmacht: er
lebe der Philosophie und habe nur die Einsamkeit als Gehilfin; doch mit dieser
Hingabe an die Philosophie, auch wenn diese heute nichts mehr gelte, gewinne er
die Verbundenheit mit dem gottlichen Geist. Daran schliesst sich die Mahnung
an den Freund, den unseligen Markt der Geschéftigkeit zu verlassen und sich nach
innen zu wenden. Gleichgiiltig, ob Pylaimenes unter den Notaren Erfolg hat oder
nicht, er soll sich der Philosophie zuwenden: das ist die Entscheidung fiir die
Tugend gegen die Schurkerei, es ist Gliickseligkeit anstelle des Wohlstands! In
diesem Aufruf zur Philosophie vernehmen wir die seit Sokrates und Platon nie
verstummende Absage an rhetorische Betriebsamkeit und charakterloses Geschift,
wir horen aber auch den bei den neuen Platonikern und Pythagoreern aufkommen-
den Rat zum Riickzug in die Einsamkeit, ja selbst die Hinwendung christlicher
Eremiten in die Gottversenkung deutet sich an®. Nun diirfen wir, so bedeutsam
diés alles klingt, nicht auf eine Lebenswende des Synesios schliessen. Es ist auch
Spiel in dieser ernsten Rede. Der Einsame, der in ganz Libyen nur das Echo seiner
eigenen Stimme zu vernehmen vorgibt, schafft sich doch immer wieder «ein helle-
nisches Theater in Libyen», und der Philosoph, der iiber die Ausschaltung der
Philosophie aus der Staatsverwaltung klagt, hat vor nicht langer Zeit die Verbin-
dung von Macht und Weisheit gefeiert? und wird demselben Pylaimenes bald ver-
sichern, dass, wenn irgend etwas, dann die Philosophie den Staat wieder aufrichten
konne (Ep. 103 Hercher S. 700). Synesios ist Philosoph und Rhetor zugleich, er
braucht beides, die Einsamkeit und den Markt.

Ep. 148. An Olympios

Ich habe meine Briefschuld nicht abgetragen. Was sollte ich denn machen, da
keiner der in Libyen ansissigen Hellenen Lastschiffe in euer Meer aussenden will ?
Meinerseits erlasse ich dir den Steuerbetrag, denn den Syrern liegt nichts daran,

¢ Vgl. K. Heussi, Der Ursprung des Mionchtums (Tiibingen 1936) 292ff.; B. Lohse, Askese und
Moéonchtum in der Antike und in der alten Kirche. Religion und Kultur der alten Mittelmeer-
welt in Parallelforschungen 1 (Oldenburg 1969).

7 In der Adresse ITpoc ITaidviov megl Tot ddpov bei N. Terzaghi, Synesit Cyrenensis Opuscula
(Rom 1944) 132ff.;
bes. 275fF.




Synesios im Gliick der landlichen Einsamkeit 103

die Stapelplitze der Kyrenéer anzulaufen. Und wenn dies doch einmal geschehen
sollte, konnte es mir verborgen bleiben, denn ich bin kein Anwohner des Meeres
und komme nicht oft zum Hafen, bin vielmehr siidwirts angesiedelt an der Grenze
der Kyrenaika. Unsre Nachbarn sind Leute wie diejenigen, die Odysseus, Ithaka
wieder verlassend, mit dem Boot ansteuern sollte, um den Zorn des Poseidon zu
besdnftigen auf Grund des Orakelspruchs:
‘die nichts wissen vom Meere,
Menschen, die keine mit Salz bereitete Speise verzehren’®,

Doch missverstehe es nicht, wenn ich sage, dass die Unsrigen nicht einmal wegen
des Salzes Verbindung mit dem Meere haben, und glaube nicht, dass sie Fleisch
und Backwerk salzlos verzehren. Wahrlich, bei der heiligen Herdgéttin, es gibt
bei uns Landsalz in einer Gegend, die von der Siidgrenze weniger entfernt ist als
das Meer gegen Norden; wir nennen es Ammon-Salz. Es wird gendhrt und zugleich
gedeckt durch ein morsches Gestein; nimmt man dieses wie eine Haut dariiber
gelegte Gestein weg, dann ist es eine leichte Sache, mit den Hénden und mit
Hacken die Tiefe auszuschopfen. Was herauskommt, ist Salz, angenehm anzu-
sehen und zu kosten. Doch halte es nicht fiir eine sophistische Geschmacklosigkeit,
von den einheimischen Salzen ausfiihrlich zu handeln; denn ehrgeiziges Verlangen
liegt uns lindlichen Menschen ganz fern. Vielmehr bist es ja du, der von uns alles
iiber alles bis ins einzelne zu wissen begehrt. Nimm also diesen geschwitzigen
Brief hin als Busse fiir deine zudringliche Neugier. Es fillt freilich schwer zu
glauben, was dem einen und andern ganz fremd ist. So ist es kein leichtes Geschift,
einen Syrer vom Vorhandensein von Erdsalz zu iiberzeugen, dhnlich wie ich hier
bei uns Schwierigkeiten habe, wenn ich auf Fragen nach Schiffen und Segeln und
iiber das Meer antworten soll. Du weisst doch, dass ich seinerzeit, als ich mit euch
zusammen Philosophie studierte, dieses Ding, das Meer, erblickte und bei Pharos
und Kanopos den grossen, tiefen See. Ein Schiff wurde hereinbugsiert, eines fuhr
mit Segeln, ein anderes mit Rudern, und ihr lachtet auf, als ich dies letztere mit
einem Vierfiissler verglich! Die Leute bei uns reagieren dhnlich wie wir selbst,
wenn wir etwas iiber Thule hinaus vernehmen, wenn wir horen, was dieses Thule
eigentlich ist, das denen, die es betreten haben, es méglich macht, ohne Priifung
und Untersuchung zu fabulieren. Es mag sein, dass unsere Leute einmal hin-
nehmen, was man iiber die Schiffe sagt, oder nur den Eindruck machen, als licheln
sie dariiber, aber sie lehnen es entschieden ab, dass auch das Meer zur Ernéhrung
der Menschen beitragen konne; denn nur die Mutter Erde habe, wie sie glauben,
dieses Vorrecht. Als sie einmal meine Aussage iiber die Fische ablehnten, nahm ich
ein Gefiiss, zerschlug es am Stein und zeigte die reichlichen Salzfische aus Agypten,
die es enthielt. Da sagten sie, dies seien die Leiber boser Schlangen, sie sprangen auf
und liefen weg, in dem Argwohn, die Riickenflossen seien nicht harmloser als das
durch die Zéhne gehende Gift der Schlangen. Und einer, der der dlteste und geistig

8 Homer, Od. 11, 122f.




104 Joseph Vogt

regste war, sagte, es falle schwer, vom Salzwasser anzunehmen, dass dort etwas

Gutes und Essbares gedeihen konne, da doch das gute, trinkbare Quellwasser nur

Frosche und Blutegel hervorbringe, die nicht einmal ein Verriickter kosten méchte.
Es ist verstdndlich, dass sie von der Sache nichts wissen,

‘weckt doch nicht aus dem Schlaf sie die stiirmende Woge des Meeres’,
vielmehr das Wiehern der Rosse, das Meckern der Ziegen, das Gebloke der Schafe
und Stiergebriill, und beim ersten Sonnenstrahl der Bienen Gesumme, das mehr
Freude macht als irgendwelche Musik. Ist es nicht so, als ob wir die Freuden von
Anchemachos berichten, die wir doch einen Ort bewohnen fern von der Stadt und
den Strassen, vom Markt und von der Geschéftigkeit? Wir haben die Musse, zu
philosophieren, doch keine Gelegenheit, zu schikanieren. Alle Versammlungen sind
kameradschaftlich fiir alle, man hilft sich gegenseitig beim Landbau, beim Weiden
der Herden, bei der Jagd nach mancherlei Getier des Landes. Bei uns gilt die
Regel fiir Menschen und fiir Pferde, dass man das Essen durch Schweiss verdient.
Wir geniessen zum Friihstiick Gerstengriitze, siiss zu essen und siiss zu trinken,
wie sie auch Hekamede fiir Nestor gemischt hat®; nach starker Ermiidung ist der
Mischtrunk das Heilmittel fiir sommerliche Hitze. Wir haben auch Weizenbrot
und Baumfriichte, zahme und wilde, alle vom heimischen Boden, Erzeugnisse der
besten Erde, und Honig von den Bienen und Milch von den Ziegen; denn Kiihe
melken wir nicht. Nicht wenig trigt zur reichen Bestellung der Tafel die Jagd mit
Hunden und mit Pferden bei, und ich verstehe es nicht, dass Homer das Jagen
nicht als ruhmbringend bezeichnet und dass er nicht sagt, dass die Ménner in der
Jagd Rang gewinnen. Den Markt hat er mit diesem Lob geehrt!®, der doch nur
dreiste, iible Burschen hervorbringt, nichts Gesundes, nur Lésterer und Intrigan-
ten. Wir lachen iiber sie, wenn sie uns im Haus begegnen, denn sie schaudern, wenn
das Wildbret aus dem Backofen kommt. Doch was spreche ich von Wildbret ?
Denn lieber méchten sie Gift als eine bei uns iibliche Speise kosten. Sie suchen den
feinsten Wein, den dicksten Honig, das leichteste Ol, den schwersten Weizen. Als
Heimat dieser Erzeugnisse rithmen sie Cypern und Hymettos, Phonike und Bara-
thra. Unser Land aber, mag sein dass es in einem einzelnen Erzeugnis jeweils von
einem Land iibertroffen wird, ist doch in allem iibrigen jedem iiberlegen. Das ist
der Siegespreis auf Grund der zweitbesten Leistung, den Peleus und Themistokles
erlangt haben und so als die Besten unter allen Hellenen gefeiert wurden. Wenn
wir auch zugeben, dass unser Honig geringer sei als der vom Hymettos, so ist er
doch so, dass wir, wenn er auf dem Tisch steht, keinen fremden Saft brauchen.
Unser Ol ist offenkundig das beste, falls nicht Leute zu urteilen haben, die in ihrer
Lebensweise verdorben sind. Denn diese stellen es auf die Waage, um die Giite
am Gewicht zu messen, und nehmen das leichte Gewicht als Vorzug. Wir dagegen
lassen keine Waage fiir das Ol herstellen, wir sagen aber, falls man wigen miisste,
es entspreche der Natur, das mehrwiegende Ol vorzuziehen. Sicher ist, dass das

® Homer, 1. 11, 624. 10 Homer, 11. 1, 490.




Synesios im Gliick der lindlichen Einsamkeit 105

von diesen Leute bewunderte, teure Ol die Flamme in den Dochten aus Schwiche
nicht zu néhren vermag. Das einheimische dagegen vermag mit seiner Kraft eine
wahre Flamme zu entfachen, und wenn man eine Laterne braucht, macht es die
Nacht taghell; es taugt dazu, Gerstenbrot fett zu machen, und es ist gut fiir Ring-
kédmpfer, die Sehnen geschmeidig zu halten.

Aber auch die Musik ist bei uns, wie nichts anderes, einheimischer Art. Die
Leute des Anchemachos haben eine kleine, schlichte, kunstlose Hirtenleier, wohl-
lautend und ganz ménnlich im Ton, nicht ungeeignet fiir die Erziehung der Knaben
in Platons Staat, denn sie ist nicht willfdhrig und kann nicht alltonig gestimmt
werden. Der Einfachheit der Saiten passen sich die Sénger an, denn sie verlegen
sich nicht auf weichliche Themen, vielmehr gilt bei uns als ein schoner Gegen-
stand des Gesangs das Lob des kriftigen Widders, und der kurzschwinzige Hund
wird geriithmt, weil er, wie ich glaube, die Hyénen nicht fiirchtet und die Wélfe
erwiirgt. Der Jager aber wird vor allem gefeiert, weil er dem Weideland den Frie-
den bringt und uns mit einer Fiille von Fleisch ein Gastmahl bereitet. Auch das
Zwillinge gebérende Schaf wird besungen, weil es mehrmals im Jahr Sprosslinge
hervorbringt. Oft gilt dem Feigenbaum und der Rebe unser Lobgedicht. Am
meisten aber geht es um Gebete, zum Lied wird auch die Bitte um Gedeihen fiir
Menschen und Béume und Vieh.

Dies und dhnliches ist bei uns an den Jahreslauf gebunden, es ist althergebracht
und Besitztum der Armen. Dagegen sind der Kaiser und die Freunde des Kaisers
und jener ganze Reigen von Schicksal und Zufall — Dinge, die wir in Gesellschaft
vernehmen, und Namen, die wie Flammen sich zu hohem Ruhm erheben und
wieder erloschen — iiber dies alles herrscht bei uns gebiihrendes Schweigen, solches
Getose bleibt unsern Ohren erspart. Dass ein Kaiser immer da ist, dies wissen
wohl alle genau, werden wir doch jedes Jahr von den Steuereinnehmern daran
erinnert. Wer aber Kaiser ist, das wissen sie nicht genau, vielmehr gibt es Leute
unter uns, die glauben, dass bis jetzt Agamemnon an der Herrschaft sei, der
Atride, der gegen Troja zog, der grosse Held. Denn dieser Name ist uns von der
Jugend her als Konigsname mitgegeben worden. Und den Odysseus nennen die
braven Hirten seinen Freund, einen kahlkopfigen Mann, der aber tiichtig ist, Ge-
schifte zu vollbringen und in der Not einen Ausweg zu finden. Natiirlich lachen
sie, wenn sie seine Geschichte erzéhlen, so als ob der Kyklop erst im vergangenen
Jahr geblendet worden sei: wie der alte Mann am Bauch des Widders sich ab-
schleppen liess, wihrend der elende Kyklop die Tiire bewachte und annahm, der
Fiihrer der Herde wiirde zum Schluss kommen, nicht durch Last beschwert, wohl
aber schwer tragend am Ungliick seines Herren''.

So bist du durch diesen Brief im Geist ein wenig bei uns gewesen, du hast das
Feld betrachtet, die Einfachheit des Lebens gesehen. «Ein Leben wie zu Noes
Zeiten», wirst du sagen, bevor das Recht noch unterdriickt war.

I Homer, Od. 9, 375ff.




106 Joseph Vogt

Dieser Brief, der an Olympios, den Studienfreund der alexandrinischen Jahre,
nach Syrien geht, ist aus dem Herzen geschrieben. Olympios hat alles bis ins ein-
zelne zu erfahren begehrt; so weit auch die Freunde voneinander entfernt sind,
so selten die Schiffe zwischen Syrien und Kyrene hin und her gehen, der briefliche
Verkehr ist lebhaft, Briefeschreiben ist eine Art Steuerschuld. Besonders erwiinscht
ist die Antwort des Synesios jetzt, nachdem er sich so weit im Siiden seines Landes
niedergelassen und sich so schwer erreichbar gemacht hat. Anchemachos wird der
Ort genannt oder vielmehr der mythische Herr des Ortes, denn die Leute, die zu
ihm gehoren, heissen Anchemacheten, eine Namensbildung, die sich leichter von
einem Personen- als von einem Ortsnamen her erkldren ldsst!?2. Mit sichtlicher
Freude schildert der Landedelmann das Leben auf seinem Gut: die fruchtbare
Erde, die einfachen Menschen, die natiirliche Gemeinschaft aller, die hier wohnen.
Er bezieht sich selbst mit ein, wenn er von Arbeit und Musse erzdhlt: wir essen,
wir melken, unser Land, unsere Musik, wir lindlichen Menschen. Und doch stellen
sich bei seiner ganzen Schilderung des natiirlichen Daseins immer wieder Bilder
der Dichtung und Lehren der Philosophie ein, Natur und Kultur durchdringen
sich immer?3.

Ein Homerzitat gibt Anlass, ein merkwiirdiges Erzeugnis an den Anfang des
Berichts zu stellen: das Vorkommen des Steinsalzes, «das in abflusslosen Gebieten
durch Verdunstung von Quellen und Fliissen entstanden ist»'®. Dieses in der
antiken Literatur 6fters erwéhnte Ammon-Salz fithrt dann weiter zu dem abson-
derlichen Zug in der Vorstellungswelt der einheimischen Bevolkerung: diese Men-
schen haben keine Ahnung vom Meer; dass das Meer den Menschen gar Nahrung
spenden konne, das halten sie fiir einen geradezu verriickten Gedanken. Damit
ist Synesios in die Erziahlung von paradoxen Dingen geraten, so wie die Ethno-
graphen in ihren Berichten iiber fremde Vélker bis nach Thule und dariiber hinaus
manch Wunderbares anbringen!®. Aber im folgenden spricht er sehr anschaulich
iiber die Lebensweise der Menschen, iiber Nahrung, iiber Essen und Trinken, iiber
die Friichte der Erde und iiber Musik und Gesang der Eingeborenen. Er riihmt
die unverdorbene Natur, die hilfsbereiten Menschen, die vortrefflichen Erzeug-
nisse — Wein und Honig, Ol und Weizen sind besser als die bekanntesten Reklame-

12 Als Ortsbezeichnung wird *Ayyéuayos erklirt von G. Griitzmacher, Synesios von Kyrene
(Leipzig 1913) 79, auch von Lacombrade a. O. 203; an einen Schriftstellernamen scheint
Fitzgerald a. O. 245 und Anm. 1 zu denken. — Das Wort dyyéuayos bezeichnet bei Homer,
Hesiod und Xenophon den Nahkampfer. — Unergiebig fiir die Frage, wo die Giiter des
Synesios anzusetzen sind, ist A. Nieri, La Cirenaica nel secolo quinto giusta le lettere di Sinesto,
Riv. fil. 21 (1893) 2201 .

18 Trefflich gezeichnet ist der Landedelmann Synesios bei W. S. Crawford, Synesius the Hellene
(London 1901) 340ff.; den politischen und sozialen Aspekt seiner Stellung, besonders auch
den Konflikt mit Andronikos, behandelt C. H. Coster, Synesius, a Curialis of the Time of
the Emperor Arcadius, Byzantion 15 (1940/41) 10ff.

1 Bliimner, Art. Salz, RE 1 A, 2087.

18 K. Triidinger, Studien zur Geschichte der griechisch-romischen Ethnographic (Diss. Basel 1918)
passim.




Synesios im Gliick der landlichen Einsamkeit 107

waren der griechischen Welt — und die wohllautende, ménnliche Hirtenmusik mit
ihren schlichten Themen. Die reine lindliche Welt — lieblich wie die Landschaft
im Roman von Daphnis und Chloe — steht in klarem Gegensatz zur Stadt, zum
Markt, zum Intrigantentum. Diese Antithese ist ein altes Motiv griechischen
Wunschdenkens, die Kyniker haben zu allen Zeiten die Riickkehr zum Natur-
zustand gefordert, die Ethnographen haben bei fremden Stimmen, oft gar bei
Barbaren an den Grenzen der Erde die Erfiillung eines Ideals gefunden. Synesios
rithmt von seinen Leuten, dass sie sich kameradschaftlich helfen, dass sie sich ihr
Essen durch Schweiss verdienen. Wie friihere Wanderprediger kynischer und
stoischer Observanz, idealisiert er den Naturmenschen und verherrlicht die miihe-
volle Arbeit. Dion von Prusa, den er in der Schrift ‘Dion oder das Leben nach
seinem Vorbild’ gefeiert hat, ist ihm Meister, besonders mit seiner Idylle Euboikos,
dieser mérchenhaften Geschichte vom einfachen Leben und seinen ewigen Ord-
nungen!s,

Es ist ein charakteristischer Zug in Dions Bild vom naturhaften Landleben,
dass dieses am besten ohne Kontakt mit der Stadt gedeiht und dass die Verbin-
dung mit der Stadt durch niemanden anders hergestellt wird als durch den Steuer-
boten'”. Ebenso wissen die einfachen Leute in Libyen nichts vom Kaiser und den
rasch auf- und untergehenden grossen Namen, nur durch den Steuereinnehmer
erfahren sie das Dasein des Kaisers. Ansonsten meinen sie, wie sie es als Kinder
gelernt haben, der Herrscher heisse Agamemnon, und von Odysseus glauben sie,
dass er die Blendung des Kyklopen erst im verflossenen Jahr vorgenommen habe.
Offenbar ist ihr Leben zeitlos: es ist an die Jahreszeiten gebunden, aber geborgen
in deren ewiger Wiederkehr; ihre Gebete erflehen das Gedeihen von Menschen,
Biumen und Vieh, sie wissen nichts von den Noten der Geschichte. Wenn sich
diese Lebensstufe zeitlich iiberhaupt festlegen lidsst, dann ist sie urzeitlich zu
nennen. ‘Ein Dasein wie in Kronos’ Zeiten’, so konnte man sagen. Doch Synesios
driickt in iiberraschender Weise diesen Gedanken mit einem biblischen Namen
aus: «Ein Leben wie zu Noes Zeiten, bevor das Recht unterdriickt war», heisst es
am Schluss des Briefes. Gestalten und Gedanken der Bibel treten bei ihm neben
die vertrauten hellenischen Motive. In seinem Brief iiber die stiirmische Seefahrt
von Alexandria nach Kyrene zeigt er ein ungefihres Wissen um die Makkabéer?8,
in seiner Schrift iiber Dion preist er, mit Berufung auf sein Vorbild, die Gemeinde
der Essener’. Hier iibernimmt er den im frithen Christentum als Verkiinder der
Gerechtigkeit gefeierten Noe tustus als die Gestalt, die noch die paradiesische

16 Zu der Schrift des Synesios K. Treu, Synesios von Kyrene. Ein Kommentar zu seinem «Dion »
(Berlin 1958) bes. 16ff. 38ff.; von demselben die Wiedergabe dieser Schrift griechisch und
deutsch (Berlin 1959). ~ Zu Dion von Prusa und seiner Eubaischen Idylle (Or. 7) vgl. die
Ubersetzung und Einfiithrung von H. Hommel (Ziirich/Stuttgart 1959) und von demselben
die Studie iiber das hellenische Ideal vom einfachen Leben, Studium Generale 11 (1958) 742ff.

17 Dion Chrys. Or. 7, 21. 28 (v. Amnim I 193. 195).

18 Bp. 4, Hercher 641.

1 3, 2, ed. Treu; dazu Treu in seinem Kommentar 42.




108 Joseph Vogt: Synesios im Gliick der léndlichen Einsamkeit

Reinheit des menschlichen Lebens représentiert. Gewiss hat er um diese Zeit schon
die Bibel gelesen, doch diirfte die Erwidhnung des Noe nicht ausreichen, mit der
Datierung dieses Briefes ungefihr an die Zeit seiner Wahl zum Bischof heran-
zugehen. Die geistige Verfassung, aus der die Korrespondenz mit Olympios her-
vorgeht, kommt der Stimmung nahe, die die Schrift ‘Dion oder vom Leben nach
seinem Vorbild’ hervorgebracht hat, diesem aufrichtigen Verlangen, musische
Bildung und philosophisches Streben zu vereinigen. Ausdriicklich weist Synesios
in dieser Schrift (2, 2) auf die ‘Euboische Rede’ des Dion von Prusa hin, in der
«das Urbild eines gliicklichen Lebens» gezeichnet sei. Noch enger aber beriihrt
sich der Brief mit dem grossen Hymnus, dessen Entstehung in die Zeit bald nach
402 gehort®. Hier finden wir dieselbe gliickliche Gelostheit, die Augustinus in die
Worte gefasst hat: O beata solitudo, sola beatitudo. Synesios singt (v. 51-71): «Jetzt
bin ich in das grosse Tal des einsamen Libyens gekommen, in den dussersten Siiden.
Hier stort mich kein ungottlicher Geist, hier kommt kein profaner Stadter hin.
Hier kann die Seele rein von Leidenschaft, frei von Wiinschen, befreit von Miihen
und Klagen, losgelost von Gehéssigkeit und Streit, mit reiner Zunge und heiligem
Sinn den schuldigen Gesang darbringen.»

30 Es ist der erste Hymnus in der Ausgabe von N. Terzaghi (Rom 1949) 7ff. — Ich gebe die
Verse in der Ubersetzung von Griitzmacher a. O. (oben Anm. 12) 82.




	Synesios im Glück der ländlichen Einsamkeit



